
 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

23 

 

 

 الترجمة إلى العربية :  
 دورها في تعزيز الثقافة وبناء الهوية 

 ( نموذجا    )الترجمة في لبنان
Translation into Arabic:  

Its Role in Promoting Culture and Shaping Identity 

(Translation in Lebanon as a Case Study) 

 

       
Prof. Dr. Bassam Barake  
Ex. Professor of Comparative Linguistics, Lebanese University, Beirut Lebanon.  

President Arab Organization for Translation 

bassam.barake@yahoo.com 

 
Abstract :  

This article explores the role of translation in advancing knowledge and reinforcing cultural 

identity in the Arab world. It argues that translation is not a final product but a transitional stage 

in the continuum from information to knowledge, culture, and identity. While translation provides 

access to global ideas, its true value emerges when scholars, thinkers, and institutions critically 

engage with these texts, reinterpret them, and integrate them into their own intellectual traditions. 

Historical examples, particularly from the Abbasid translation movement and the contributions of 

Ibn Rushd, demonstrate how translated works were transformed into original philosophical and 

scientific thought that shaped both Arab and global culture. The study stresses that translation 

alone cannot ensure cultural progress; it requires active participation by intellectuals and 

institutional support from governments and cultural organizations. Translation, thus, remains a 

vital catalyst for cultural development and identity formation in Arab societies. 

Key Words : Translation & Identity- cultural development- Translation Works in Lebanon- 

Knowledge Transfer & Translation-  

 ملخص:  -1

المقصودة  تشير الدراسات الحديثة في ميادين اللسانيات والأنثروبولوجيا والعلوم الاجتماعية إلى وجود ترابط متبادل بين اللغة والهوية؛ فاللغة  
ضة  هنا هي اللغة الأم، أما الهوية فتشمل الفردية والجماعية معاً. وقد عرف الوطن العربي في القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين نه
غير    كبرى كان للترجمة دور محوري فيها، قبل أن يمرّ بمرحلة من التراجع النسبي في مجالات البحث العلمي والتفاعل الثقافي وإنتاج المعرفة.

أنّ مطلع القرن الحالي شهد انطلاقة جديدة لحركة الترجمة، تمثلت في تأسيس هيئات ومراكز ومعاهد وصلت إلى مستويات متقدمة في  
لمعارف من اللغات الأجنبية إلى العربية، مما يشير إلى أن العالم العربي يدخل طوراً جديداً من النهضة العلمية الواعدة، سواء من  نقل ا

 حيث القيمة المعرفية للكتب المترجمة وتخصّص موضوعاتها، أو من حيث جودة الترجمة وآليات إنتاج النصوص. 

mailto:bassam.barake@yahoo.com


 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

24 

سيسعى هذا البحث إلى تناول الجوانب المترابطة التي تشكّل الأسس الفكرية والاجتماعية التي تتفاعل معها حركة الترجمة. في البداية،  
سنعرض تعريفات متعددة لمفهوم اللغة من زوايا فلسفية ولسانية واجتماعية. يلي ذلك عرض لأحدث ما توصّل إليه المفكرون في تحديد  

ودورها في توجيه سلوك الإنسان المعاصر. أما المحور الثالث فسيتناول عملية تشكّل الهوية على المستويين: الفردي الذاتي    مفهوم الثقافة 
والجماعي المشترك. وبعد تحليل كل جانب من هذه المحاور الثلاثة، سنوضّح أثر كل منها في الآخر، مع إبراز موقع الترجمة من اللغات  

 .لأم في هذا التفاعلالأجنبية إلى اللغة ا
بها    كما سنتطرق إلى واقع الترجمة في العالم العربي، مع إيلاء اهتمام خاص بالكتب المترجمة في لبنان، متناولين المراحل الرئيسة التي يمر 

في ذاتها    الكتاب المترجم، والدور الذي تؤديه الترجمة إلى العربية في توسيع دائرة المعرفة لدى القارئ العربي. وفي الختام، سنبيّن أن المعرفة 
لا تكفي لولوج العالم العربي مسار الحضارة المعاصرة. إذ لا بد أن تتحول هذه    –سواء استمدّت من الفكر الأجنبي أو لم تستمد    –

  المعرفة إلى أداة يستخدمها أبناء اللغة الواحدة لتشكيل تيارات فكرية خاصة بهم تعزّز ثقافتهم وتدعم بناء هويتهم، وإلا بقيت المعرفة 
 .نقولة حبيسة الكتب دون أن تحقق أثرها المنشود الم

 الترجمة ونقل المعرفة.  - جهود الترجمة في لبنان - التطور الثقافي -الترجمة والهوية  الكلمات المفتاحية: 
 المقدمة  -2

 اللغة في قصة آدم   1- 2

لقد تناول عدد كبير من الفقهاء واللغويين مسألة اللغة بوجه عام، ومكانة اللسان العربي في النص القرآني بوجه خاص. وما يعنينا هنا  
جانبان أساسيان من موقف القرآن الكريم تجاه اللغة: أولهما أنّ تلقي الخطاب اللغوي فعل إيماني مطلوب من كل مسلم، وثانيهما أنّ آدم  

ومع أنّ الآيات القرآنية تحضّ الناس على إعمال عقولهم   .سلام اختصّه الله بالتميّز عن سائر المخلوقات من خلال تعلّم الأسماءعليه ال
للآخرة،  للتأمل في وجود الله سبحانه وتعالى والإيمان بقدرته، كما تدعو المؤمنين إلى التدبر في معاني القرآن في حياتهم اليومية واستعداداً 

أنّ البداية تكمن في تلقي النص القرآني وفهمه واستيعاب دلالاته. وقد وردت آيات عدّة تؤكد الصلة الوثيقة بين اللغة، سواء العربية  إلا 
وأول ما خصّ الله   .أو غيرها، وبين الدعوة إلى الإيمان والانخراط في عبادة الله. كما يعُتبر الأسلوب القرآني نفسه من أبرز وجوه إعجازه

وَإِذْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَلَائِكَةِ إِنّيِ جَاعِلٌ في الْأَرْضِ خَلِيفَةً قاَلوُا أَتَجْعَلُ فِيهَا   :تعالى به آدم عن بقية المخلوقات هو معرفته بالأسماء. يقول تعالى
 إِنّيِ أَعْلَمُ مَا لَا تَ عْلَمُونَ. وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماَءَ كُلَّهَا ثَُُّ عَرَضَهُمْ عَلَى  مَنْ يُ فْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنََْنُ نسَُبِّحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِّسُ لَكَ قاَلَ 

تُمْ صَادِقِيَن. قاَلوُا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لنََا إِلاَّ  هُمْ   مَا عَلَّمْتَ نَا إِنَّكَ أنَْ الْمَلَائِكَةِ فَ قَالَ أنَبِْئُوني بَِِسْماَءِ هَؤُلَاءِ إِنْ كُن ْ تَ الْعَلِيمُ الحَْكِيمُ. قاَلَ يَا آدَمُ أنَبِْئ ْ
تُمْ تَكْتُمُونَ )البقرة:  بَِِسْماَئِهِمْ فَ لَمَّا أنَْ بَأَهُمْ بَِِسْماَئِهِمْ قاَلَ ألََمْ أقَُلْ لَكُمْ إِنّيِ أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَ   (33-30رْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُ بْدُونَ وَمَا كُن ْ

أم توفيقية، ليس غايتنا هنا، بل الأهم هو ما  غير اللغة، هل هي توقيفية  الوقوف عند الجدل الذي شغل الفلاسفة حول طبيعة  أنّ   
نستخلصه من هذه الآيات عن العلاقة الجوهرية التي بدأت منذ خلق الإنسان الأول: العلاقة بين الإنسان أولًا، واللغة ثانياً، وسائر  

ومن الضروري الإشارة إلى أنّ كلمة "الأسماء" لا ينبغي أن تفُهم حصراً في إطار التصنيفات النحوية التي تقابل الأفعال   .المخلوقات ثالثاً 
لتعبير  والحروف، ولا أن تُختزل في مجرد دلالتها على الأشياء المحسوسة. بل المقصود بها ألفاظ اللغة ذاتها، أي القدرة على تسمية الأشياء وا

يمكن   ت. ف "علّم آدم الأسماء كلها" يعني أنّ الله وهبه ملكة استعمال اللغة، ليعبّر من خلالها عن مشاهداته ووعيه وإدراكه. عنها بالكلما
 :أن نستخلص من هذه الآيات عدداً من الدلالات الأساسية 

لها وجود مستقل عن أسمائها    –بما في ذلك المفاهيم والأفكار والأشياء والصور الذهنية المرتبطة بها    –أولًا: إن الكائنات جميعها   •
اسْت َ  ثَُُّ  يعًا  الْأَرْضِ جمَِ في  مَا  لَكُمْ  خَلَقَ  الَّذِي  هُوَ  تعالى:  قوله  في  وقد جاء  إليها.  تشير  التي  اللفظية  العلامات  إِلَى أو    وَى 

 (. 29السَّمَاءِ)البقرة: 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

25 

بالأسماء التي تُطلق على هذه المخلوقات لم تكن فطرية، بل جاءت بإرادة    – وأولهم آدم عليه السلام   – ثانياً: إن معرفة البشر  •
 .الله وتعليمه لهم، أي عن طريق التعلّم والاكتساب 

ثالثاً: حين يلتقط الوعي الإنساني هذه المخلوقات ويمنحها أسماء، فإن الإنسان ينفصل عنها بوصفه مخلوقاً من مخلوقات الله،   •
ويرتقي إلى منزلة أرفع منها )بل ويعلو على الملائكة( لما يمتلكه من قدرة على إدراك وجودها وتحديد خصائصها عبر الرموز  

 (. Nommer c’est posséder)ما يقُال بالفرنسية: "تسمية الأشياء امتلاكها" اللغوية التي تعبّر عنها. وك

 1 .رابعاً: إن ما سبق ذكره يقود إلى النتيجة الحاسمة، وهي أن الإنسان قد خُصّ بمكانة "الخليفة" في الأرض •

خامساً: لقد انتقلت إلى البشر جميعاً، من أبيهم آدم عليه السلام، القدرة على توظيف الرموز للتعبير عن إدراكهم للأشياء،   •
وهو ما يجعل اللغة هبة إلهية مودَعة في طبيعة الإنسان. وبعبارة أخرى، فإنها ملكة فطرية تولد مع الفرد وتمكّنه من استخدام  

 2 .لتمثيل العالم من حوله، وكذلك لإقامة التواصل مع الآخرين   –كان شكلها  مهما    –منظومة من الرموز  

وتجدر الإشارة إلى أنّ هذه الفكرة الأخيرة تتقاطع مع ما طرحه نعوم تشومسكي في تعريفه لمفهوم "الكفاية اللغوية"، وهو موضوع سنعود  
 .إليه لاحقاً عند تناولنا تعريف الثقافة ودور اللغة في بلورتها 

 اللغة وخصائصها الذاتية  2-2
إذا تأملنا مفهوم الترجمة بمعناه الواس    ع، وجد  أن كل إنس    ان على وجه الأرض يمارس ش    كلًا من أش    كالها؛ فحين يس    تخدم   .1

الفرد لغته للتعبير عن أفكاره أو لنقل مش  اعره أو لعرض موض  وع معين، فإنه يقوم بعملية نقل لمض  امين محددة من نس  ق معرفي  
قيق للكلمة تعُرّف بِنها نقل مض   مون خطابي ص   يٍ بلغةي ما إلى لغةي أخرى، س   واء   ذلك  إلى آخر. غير أنّ الترجمة بالمعنى الد

كتابة أو ش   فاهاً. ومن هذا المنطلق، فإن البحث في آليات الترجمة وإمكانيات هاحها يقتض   ي الوقوف أولًا عند تعريف اللغة  
 .وتحديد خصائصها الأساسية

وقد أكّد علماء اللس انيات أن اللغة، أيّاً كانت، تمتاز مملة من الس مات التي تميزها عن س ائر وس ائل الاتص ال البش ري. ومن   .2
 :أبرز هذه الخصائص

الاعتباطية: أي أنّ الإش         ارة اللغوية تتألف من دالّ )الص         ورة الص         وتية( ومدلول )الفكرة أو المفهوم(، والعلاقة بينهما علاقة   .3
وض   عية غير طبيعية. فمثلًا، لا يكش   ف تس   لس   ل الأص   وات "س"ذ"م"ذ"ك"ذ"ة" في ذاته عن معنى "الس   مكة"، بل هو مجرد  

 .هذا اللفظ للدلالة على الحيوان المائي المعروف اتفاق بين الناطقين بالعربية على استخدام
النظام: فاللغة تعُد نس  قاً من العلامات، بل "نس  قاً من أنس  اق"، تض  ع المتكلم فيه لقواعد تض  بط اس  تعماله ولا يمكن تجاوزه  .4

خارج الوظائف التي أنُش       ل من أجلها. ويش       ير رومان جاكوبس       ون إلى هذه الفكرة بقوله: "تختلف اللغات فيما يجب التعبير  
 ."عنه، لا فيما يمكن التعبير عنه

المفارقة أو التمايز: حيث تقوم اللغة على عناص    ر متباينة في جميع مس    توياتها؛ فالص    وت "ب" تتلف في مخارجه وص    فاته عن  .5
الص            وت "ف"، وكذلك هد التمايز على مس            توى الوظائف النحوية بين الفاعل والفعل والمفعول، وبين الأدوات والحروف  

 .والكلمات

 
 .54-44. ، ص1984، صيف 30/31، العدد الفكر العربي المعاصر، "الجذور الفلسفية والنظرية اللسانية: الإشارة "بسام بركة، : راجع .  1
إنَّ الحرية التي كان ينعم بها آدم في إعطاء اسمٍ جديد لأيّ فكرةٍ كانت، لا تزال اليوم : "في هذا الصدد ( John Locke" )جون لوك"يقول الفيلسوف الإنكليزي .  2

ديهم لغةٌ  أنا أقول إننا نملك اليوم الحقَّ نفسه، ولكنْ مع الفارق أنه في الأماكن التي وَحّد فيها الناس أنفسهم في مجتمعٍ ما وفي حال كانت ل)...(. موجودةً عند كل واحدٍ منا 

 Auroux S. et autres, Philosophie du: عن الكتاب التالي ". خاصة بهم، لا ينبغي أنْ يغُيَّر معنى الكلمات إلا بالكثير من الحَذر، وفي أقلّ ما يمُكن من الحالات

langage, Paris, PUF, 2004. 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

26 

التمفص  ل المزدوج: إذ تعمل كل لغة على مس  تويين: مس  توى "المونيم" أي أص  غر وحدة دلالية تحمل معنى، ومس  توى "الفونيم"   .6
أي أصغر وحدة صوتية متمايزة لا معنى لها في ذاتها. فعلى سبيل المثال، كلمة "الولدان" في جملة "يتنزه الولدان في الحديقة مع 

مات: "ال" )للتعريف(، "ولد" )للدلالة على الص          غير من البش          ر(، و"ان" )للمثنى(. أما هذه والدهما" تتكون من ثلاثة موني
 .المونيمات فتتكون بدورها من فونيمات مثل "و" ذ "ل" ذ "د" مع الحركات الصوتية التي تفصل بينها

الإب داعي ة: يمتل ك ك ل متكلم بلغ ة م ا ق درة فطري ة على فهم جم ل ج دي دة لم يس              بق ل ه سم اعه ا وإنت اج تراكي ب غير م ألوف ة،   .7
 خصوصاً في اللغة الأم، وهو ما يظهر بوضوح لدى الأطفال أثناء مراحل التعلّم الأولى.

           لقد أشار "ديكارت" في كتابه حديث الطريقة)القسم الخامس( إلى هذه الميزة، غير أنه أرجعها إلى العقل البشري لا إلى اللغة
، عن هذا الرأي  (P. Lamy) "ذاتها، فغدت اللغة عنده دليلًا على حضور النفس في الجسد. وقد عبّر أحد تلامذته، وهو "الأب لامي 

 :بوضوح حين قال 
إن ثمة فرقاً بين الطفل الذي يعيد ترتيب الكلمات التي تعلّمها ويستخدمها في مواقف شتى، وبين الطيور  "

تنطق سوى بعدد محدود من الألفاظ التي اكتسبتها مهد، وفي السياق ذاته الذي     التي لا تملك عقلاً، فلا
 3."تلقتها فيه 

أما "تشومسكي" ومعه المدرسة التوليدية، فقد قلبوا المسألة رأساً على عقب، فاعتبروا أن هذه القدرة لا تعود إلى العقل وحده، بل هي   
خاصية ملازمة للغة نفسها، تعُرف بصفة "الإبداعية". وتتمثل هذه الخاصية في تمكّن الإنسان من توليد عدد لا نهائي من التراكيب  

داً على مخزون محدود من العناصر. ولذا أجاب "تشومسكي" عن سؤال: ما اللغة؟قائلًا: "إنها قبل كل شيء وسيلة لإبداع  الجديدة اعتما
 4."المعنى والتعبير عنه بِوسع دلالاته، وليس مجرد أداة للإحالة إلى مفاهيم فكرية صِرفة 

أن يعُاد  وهنا تتضح أهمية مفهوم الإبداعية؛ إذ يمكننا الاستناد إليه للرد على القائلين باستحالة الترجمة، وبِن التعبير بلغة معينة لا يمكن  
تتُداول سابقاً، فهذا يعني   تتيح لمتكلمها فهم عبارات لم يسمعها من قبل، وإنتاج جمل جديدة لم  لغة  بصيغة أخرى. فإذا كانت أي 

 .رورة إمكانية التعبير في أي لغة عن المعاني التي تُصاغ بلغة أخرى، حتى وإن لم يسبق لتلك اللغة أن استُخدمت في ذلك المجالبالض 
 اللغة الأم وعلاقة اللغة بالفكر -3

ذا  لقد التقت نتائج الدراسات اللسانية النظرية مع البحوث الأنثروبولوجية التطبيقية لتؤكد جميعها وجود صلة عميقة بين الفكر واللغة. وإ
كانت الهوية الإنسانية تتشكل على مستويين: ذاتي واجتماعي، من خلال تفاعلات الفرد مع نفسه ومع محيطه، فإن اللغة تُ عَدُّ الركيزة  

 .سية لهذا التفاعل، سواء في التواصل الداخلي أو في التواصل الخارجي مع المجتمع الأسا

التي    فاللغة الأم تمثل النقطة التي يتقاطع فيها الاستعداد الفطري للإنسان لاكتساب منظومة من الرموز، مع التأثيرات الثقافية والاجتماعية 
  تضع لها منذ لحظة الميلاد. وتبقى بصمة هذه اللغة الأصلية ثابتة لا تزول، حتى وإن أتقن المرء ألسنة أخرى في مراحل لاحقة من حياته،

 .إذ تبقى آثارها ماثلة في طريقة تعبيره وتفكيره

أما على مستوى العلم الحديث، فإنه يؤكد خصوصية اللغة عند البشر، إذ إن الإنسان يستخدم في الكلام أعضاء لم تُصمم أساساً لهذه  
الغاية. فالشفتان معدّتان للإغلاق عند البلع، واللسان لتسهيل المضٍ والابتلاع، والرئتان للتنفس، والمنخران للشم. ومع ذلك، طوّر  

لأعضاء عبر مسار طويل من التاريخ، وحوّلها تدريجياً إلى جهاز صوتي متكامل، بالتوازي مع تطور في القشرة الدماغية  الإنسان هذه ا
 .المسؤولة عن معالجة الرموز اللفظية 

 
3 Lamy, La rhétorique ou l’art de parler, éd. de 1699, p. 72 
4 Chomsky N., Structures syntaxiques, trad. franç. de Braudeau, Paris, Éditions du Seuil., 1969, p. 30. 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

27 

ومن خلال اللغة وحدها يصبح بإمكان الإنسان أن يتعامل مع العالم الخارجي الذي يعُطى لحواسه في صورة متدفقة متصلة. فاللغة تُمكّنه  
من تحليل هذا التدفق وتحويله إلى وحدات منفصلة يمكن التعبير عنها بالكلمات والتراكيب. وهكذا لا يدُرك الإنسان الواقع كما هو في  

 الطبيعي، بل يراه مقسّماً إلى كيا ت متميزة تصوغها مفردات اللغة ونظمها. استمراره 

أنثروبولوجية تربط بشكل مباشر بين اللغة الأم وبين الطريقة التي يرى بها الإنسان العالم من حوله.  –في هذا السياق، تبرز نظرية لسانية 
.  فقد ذهب بنيامين لي وورفإلى أن الإنسان لا يدرك الطبيعة إدراكاً خاماً، بل يجزئها ويعيد تنظيمها وفق الحدود التي ترسمها لغته الأم 

النهاية    لمفاهيم التي نكوّنها والدلالات التي نعطيها للظواهر إنما تحددها اتفاقيات ضمنية أقرتها الجماعة اللغوية التي ننتمي إليها، وهي في فا
ية  انعكاس لبنية اللغة ذاتها. والمقصود بالطبيعة عند وورف لا يقتصر على الجانب المادي للعالم الخارجي، بل يشمل كذلك الظواهر الفكر 

هذه الرؤية النظرية التي تبرز الصلة بين اللغة والفكر وتمثل العالم    .الخالصة، إذ إن التفكير عنده لا ينفصل عن اللغة التي يُمارَس من خلالها
هم  تقود  إلى الوقوف على الدور المركزي للغة الأم في تشكيل الثقافة وصياغة الهوية. فاللغة الأم ليست مجرد أداة للتواصل، بل هي أحد أ

ومن هنا يأتي إسهام إدوارد سابير، عالم الأنثروبولوجيا البارز، الذي جمع بين اللسانيات وفلسفة    .منابع الثقافة الإنسانية ومكوّ تها الجوهرية
 :ين أساسيين اللغة والدراسة الاجتماعية في إطار واحد لفهم الثقافة والهوية والبنية المجتمعية. ويركّز سابير في أعماله على محور 

يرى أن اللغة الخاصة بكل جماعة بشرية تنظمّ خبرتها، وتشكل الإطار الذي من خلاله تبُنى رؤيتها للعالم. فهي لا تنقل الواقع   .1
بذاته وعلاقته   الفرد  فيه علاقة  تنعكس  يتفرّد به، بِيث  الذي  بطريقة خاصة، وتجعل لكل مجتمع "واقعه"  بل تخلقه  فقط، 

 .بمحيطه 

كما يذهب إلى أن اللغة مؤسسة ثقافية تتباين باختلاف الشعوب، وتؤدي قبل كل شيء وظيفة التواصل. وعلى الرغم من   .2
تعدد أشكال التواصل الأخرى لدى الإنسان، تظل اللغة الأداة الأعمق أثراً، لأنها تحقق رمزياً نزعة الإنسان إلى تمثيل الواقع  

و العالم الخارجي في وعي الإنسان صورة مشروطة بنظام من القواعد والرموز يشكل  عبر أصوات ومعاني منتظمة. وهكذا يغد
 .الإطار الثقافي الذي يعيش ضمنه 

في   يشير إدوارد سابيرفي أحد نصوصه إلى أن اللغة، رغم أنها لا تدُرج عادةً ضمن المواد الأساسية للعلوم الاجتماعية، إلا أنها تؤثر بعمق
الاعتقاد بِن الإنسان يتعامل مع واقعه بمعزل عن اللغة، أو أن هذه الأخيرة    –في رأيه   –تصوراتنا عن الظواهر الاجتماعية. ومن الخطأ 

ة  رد أداة ثانوية لحل مشكلات التواصل والتفكير. فالعالم الذي يعيشه الإنسان مُنظَّم في جوهره على نَو غير واعي وفقاً للعادات اللغويمج
غير أنّ التجارب النفسية المتعلقة بالطفل، إضافةً إلى دراسات سابير/وورف وتطويرات اللسانيين    .التي ترسخت داخل الجماعة اللسانية 

ين، تكشف أن الدمج الكامل بين الفكر واللغة أمر غير ممكن في بدايات النمو. فقد أظهرت بِوث علماء النفس أنّ القدرات  اللاحق
ة  المعرفية عند الطفل في مراحله الأولى تنمو مستقلةً عن اللغة، لكنها ما إن تدخل في طورها المهيكل والمنظم حتى تبدأ تدريجياً بمساند

يته، فتغدو عنصراً أساسياً في دعمه وتوجيهه. عند هذه النقطة يتشكل ترابط وثيق بين اللغة والفكر، يزداد رسوخاً  النشاط العقلي وتقو 
 .مع نمو الطفل 

 :تصوراً تفسيرياً لهذه العملية التدريجية يمكن تلخيصه في أربع مراحل أساسية وقد قدّم فيغوتسكي 
 .. في البداية، ينشأ الفكر واللغة من منابع مختلفة لا يربطها رابط مباشر1
 .. يمكن رصد مرحلة معرفية تسبق ظهور اللغة، كما يمكن إثبات وجود مرحلة لغوية تسبق التفكير المفهومي2
 .في بداياتهما بشكل مستقل ومتوازي دون التقاء  – الفكري واللغوي  –. يسير كلا المسارين  3
 .. عند لحظة معينة من النمو، يتقاطع المساران ليصبح التفكير مشبعاً بالطابع اللغوي، وتتحول اللغة إلى أداة عقلية 4
 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

28 

 
 اللغة الأم وإدراك العال  -4

يمكن القول إنّ العالم، في جوهره، واحد لا يتعدد، ومهما اختلفت الألسن التي نصف بها عناصره فإننا في النهاية نشير إلى الموضوعات  
نفسها. ومن هنا تفُهم هوية الواقع على أنها خاصية ثابتة ومشتركة، تتجاوز الفوارق بين اللغات وتظل متاحة لجميع البشر. غير أنّ ذلك  

يستل  المحيط  لا  عناصر  نفسه من  العنصر  يواجهان  عينها حين  بالطريقة  يفكران  لغتين مختلفتين  إلى  ينتميان  أن شخصين  زم بالضرورة 
الخارجي. هذا على مستوى الفكر، أما على مستوى المعنى اللغوي الملازم للفكر، فإن وجوده هو الذي يتيح لنا القول بِننا نتحدث عن  

لغة إلى أخرى. والسبب أنّ كل اللغات مؤسسة على قاعدة واحدة تعود إلى الفطرة التي أودعها الله في    الشيء ذاته عندما نترجم من
 .الإنسان منذ أن علّم آدم الأسماء

في  وفي هذا السياق، يوضح سيلفان أوروعند تحليله لفرضية سابير/وورف أنّ المسألة تتعلق بالاعتراف بِن جميع اللغات تمارس أثراً معرفياً 
  الاتجاه نفسه، استناداً إلى خاصية إنسانية عامة ومشتركة هي الطابع التعميمي للغة من جهة، والبناء التركيبي أو الترسيمي لها من جهة 

رى. وهذه الخاصية تختلف عن الإشكالية الأخرى التي تبحث فيما إذا كانت كل لغة على حدة قادرة بفضل بنيتها الخاصة أن تفرض  أخ
 . 5.نموذجاً معيناً لرؤية الواقع، وأن توُجّه متحدثيها نَو إدراك مخصوص وسلوك يتماشى مع هذا الإدراك

وية  استناداً إلى هذه الطروحات يمكن القول إنّ اللغة الأم تعُدّ الركيزة الأولى لفهم المعرفة، بالقدر نفسه الذي تُسهم فيه في صياغة اله
الفردية والجماعية. ونستخدم كلمة "بناء" الهوية لأنها عملية متحوّلة، تُكتسب مع الثقافة وتتشكل عبر تفاعلات الفرد مع جماعته، من  

ل  دماج وانفصال ثُ عودة للتماهي معها. وإذا كانت الهوية حصيلة هذا التفاعل المستمر بين الفرد ومحيطه، فإن اللغة، بما هي أداة التواصان
 .والاندماج الأبرز داخل المجتمع، تصبح العامل الأعمق في تحديد الذات وإبراز ملامحها 

فرد  أما العربية، لغتنا الأم، فهي مثل سائر اللغات الإنسانية في دورها في تشكيل هوية العربي فرداً كان أم عضواً في جماعة، غير أنها تن
ا،  نهبخصوصية جوهرية تتمثل في ارتباطها الوثيق بالبُعد الديني. فالعربية ليست مجرد وسيلة تواصل، بل هي لغة القرآن الكريم المعجِزة ببيا 

 6  .ولغة الحديث النبوي الشريف، مما يجعلها محوراً يلتف حوله الوعي الديني والثقافي للمسلم 

في    وانطلاقاً من هذه العلاقة العضوية بين العربية والهوية عند الإنسان العربي، يصبح لزاماً على القوى الثقافية والاجتماعية والسياسية 
إثراء    هو العالم العربي أن تعمل على تعزيز حركة الترجمة وتفعيلها على أوسع نطاق. فالنقل إلى العربية ليس مسّاً بالهوية أو تقليصاً لها، بل  

لهوية  وتوسيع لأفقها، إذ إنّ كل ما يترجَم ويُصاغ بالعربية يصبح جزءاً من رصيدها المعرفي والثقافي، وبالتالي عنصراً مساهماً في ترسيخ ا
 العربية. 

 "عصر الهويات" والتماهي -5

إنّ البحث في الصلة بين اللغة والفكر، وما يترتب عليها من أثر في تشكيل الهوية، يقود  إلى التعمق في معنى الهوية كما أصبح إنسان  
ب  "عصر    –  7كما يرى مارسيل غوشيه   –القرن الحادي والعشرين يعيشها ويعيد صياغتها. ولا خلاف في أنّ زمننا الراهن يمكن وصفه  

الهويات"، ليس فقط لأنّ الهوية غدت عنصراً أساسياً في بناء شخصية الفرد، بل لأنها مثلّت قطيعة واضحة مع التصورات التقليدية التي  
ة،  كانت سائدة في الماضي. ففي الأزمنة السابقة، كان الإنسان يضع ذاته الفردية وخصوصياته جانباً ليذوب في هوية جمعية أشمل: القبيل 

 
5 Sylvain Auroux, Philosophie du langage, Paris, PUF, 2004, p. 129. 

، تصدير حسين القطوف من لغة القرآن، معجم ألفاظ وتراكيب لغوية من القرآن الكريمانظر، محمد باسم ميقاتي ومحمد زهري معصراني وعبد الله أحمد الدندشي،  . 6

 .2007نصار وتقديم بسام بركة، بيروت، مكتبة لبنان ناشرون، 
 .113. ، صالدين في الديموقراطيةمارسيل غوشيه، .  7



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

29 

الذاتي  العشيرة، الأمة أو الوطن. أما اليوم، فقد انقلبت المعادلة، وأضحى مركز الثقل في تحديد الهوية متجذراً في باطن الفرد نفسه؛ فالأ   
 .هو المرجع الأول في تحديد الانتماءات التي تُكسبه معناه داخل الجماعة

ويبين غوشيه أنّ الإنسان لم يعد يعُرّف ذاته من خلال التخلّي عن خصوصياته، بل على العكس، صار يثبت هويته عبر إبراز هذه  
الخصوصيات، إذ إنها هي التي تسمح له بالدخول في علاقة مع الآخرين، وتمنحه الملامح التي تعرفّه في نظرهم، وتمكّنه من تحديد موقعه  

ظر إليه سابقاً كعائق أمام الحوار بات اليوم أساس التفاعل. وأكثر من ذلك، فإن هذه الفوارق الفردية بين الذات وذوات  بينهم. ما كان ينُ 
ة،  الآخرين أصبحت المدخل الرئيس للمشاركة في المجال العام والتموضع داخله. ولم يعد هذا المجال يبُنى على مجرد مبادئ عامة أو قيم مجرد

من خلال الاعتراف بالتمايزات الخاصة وإشهارها، بِيث لا يُُسب المرء فيه إلا إذا امتلك    –ورة طبيعية وقانونية  بص  –بل صار يتشكل  
 8  .خاصية بارزة يمكن أن يعلنها بوضوح

اش،  ويواصل غوشيه تفصيله للفارق بين الهوية في صورتها القديمة وبنائها الحديث، فيوضح أنّ النظام التقليدي، الذي كان يسُلَّم به دون نق
لم يكن قائماً على وعي الذات عند من يطبّقونه، بل على قواعد خارجية مفروضة. أما اليوم، فقد انقلبت الصورة؛ إذ غدت الخصائص  

الموروثة هي التي تمنح الفرد تميّزه الشخصي. فالتبعية لم تعد نقيض الذاتية، بل أصبحت وسيلة لإبرازها، إذ يعُاد تأكيد الانتماء  الجماعية  
 9.الجماعي لينُتج منه وعياً بالذات ويغُذّي خصوصيتها 

الفاعلين   يقدّم دنيس كوش رؤيته لمفهوم "الأ " ودوره في تشكّل الهوية عبر علاقته بالآخرين. فرغم أنه يؤكد أن  وفي السياق نفسه، 
ان في  الاجتماعيين هم من يضفون المعنى على الانتماء الإثني، إلا أنه يرى أن البنية العلائقية والتواصل بين الأفراد هما العاملان الأساسي

ء الهوية. ويذهب إلى القول إن الهوية لا تفُهم في انعزالها أو لذاتها فقط، بل هي في جوهرها علاقة بالآخر. فهي عملية جدلية تجمع  بنا
نتاج مسار علائقي يتطور بِسب تغير الظروف والعلاقات، فإن الأنسب   من    – بين التماهي والتمايز معاً. وإذا اعتبر  الهوية دائماً 

 10  .هو استخدام مفهوم "التماهي" أداةً للتحليل، بدلًا من التمسك بمفهوم "الهوية" بمعناه الثابت –رائية  الناحية الإج

 اللغة والثقافة  -6

التي تبُنى  إن البحث في دور اللغة بوصفها محدِّداً للهوية يقود  حتماً إلى النظر في صلتها بالثقافة، لكون هذه الأخيرة تمثّل البنية التحتية  
 عليها الهوية الفردية والجماعية معاً. لكن ما المقصود بالثقافة؟ وكيف تتداخل مع الهوية واللغة في آن واحد؟

ل  يظهر الفرق الجوهري بين الثقافة والهوية في كون الثقافة عملية غير واعية إلى حد كبير، تعمل كوسيط لتعلّم أنماط العيش والتفاعل داخ
المجتمع، ولتسهيل التواصل بين أفراده. وهي في الوقت نفسه تحمل الطابع التارتي الذي ينقل ميراث الأجداد عبر الأجيال، مما يمنح  

رادكليف  الجماعة يرى  السياق،  هذا  وفي  والتطور.  والتماسك  الاستمرار  عند  – مقوّمات  الاجتماعية  للحياة  الأساسي  التميّز  براونأنّ 
الإنسان مقارنة بالحيوان هو وجود الثقافة وما يصاحبها من تقاليد، حيث تنُقل طرائق التفكير والشعور والسلوك المكتسبة ضمن مسار  

  11  ين الناس، وهذا ما يشُكّل حقيقة المجتمع ذاته. شامل للتفاعل والتبادل ب

لقوانين  أما إدوارد تايلورفقد قدّم تعريفاً كلاسيكياً للثقافة باعتبارها "ذلك الكلّ المركّب الذي يشتمل على المعارف والمعتقدات والفنون وا
 12 ."والأعراف والعادات، وكل ما يكتسبه الإنسان من خبرات وقدرات بصفته عضواً في المجتمع

 
 .115. المرجع السابق، ص.  8
 116. المرجع السابق، ص.  9

 .154. ، صمفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعيةدنيس كوش، .  10
11 Radcliffe-Brown (Alford A.), Structure et fonction dans la société primitive, Paris, Editions de Minuit, 1969 (série « Le sens 
commun »), cité par : Perrineau Pascal. Sur la notion de culture en anthropologie. In: Revue française de science politique, 
25e année, n°5, 1975. pp. 946-968. 
12 E. B. Tylor, Primitive Culture, 1871, cité par : Perrineau Pascal. Sur la notion de culture en anthropologie. In: Revue 
française de science politique, 25e année, n°5, 1975. pp. 946-968. 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

30 

ستروسإلى الثقافة بوصفها مجموعة من الأنظمة الرمزية، تأتي اللغة في مقدمتها، إلى جانب  –ومن زاوية المدرسة البنيوية، ينظر كلود ليفي 
  لواقع النظم المرتبطة بالزواج والعلاقات الاقتصادية والفنون والعلوم والدين. وهذه الأنظمة جميعها تؤدي وظيفة مزدوجة: التعبير عن أبعاد ا 

 13  المادي والاجتماعي، وبيان طبيعة العلاقات القائمة بينهما، فضلًا عن إبراز الروابط المتبادلة بين الأنظمة الرمزية نفسها.
إذا عقد  مقارنة بين اللغة والثقافة من حيث كونهما نظامين شاملين يلامسان مختلف أبعاد الحياة الإنسانية، لوجد  أن الثقافة تؤطر  
  السلوك اليومي للفرد تماماً كما تضبط اللغة كلامه وتعبيراته. وكما يقوم المتحدثون بإدخال تغييرات على لغتهم بما يتناسب مع حاجاتهم 

المستمرة بين  وأسال التفاعلات  الزمن من خلال  ثقافتها هي الأخرى بمرور  البشرية تعدّل وتطوّر  فإن الجماعة  المتجددة،  تواصلهم  يب 
ستروسإلى هذا التشابه البنيوي مؤكداً أن اللغة تشكل شرطاً لوجود الثقافة، لأن كليهما يقوم على شبكة  –أفرادها. وقد أشار كلود ليفي

 .ابلات المنطقية من العلاقات والتق
 :ويجمع علماء الاجتماع واللسانيات والأنثروبولوجيا على أن الثقافة يمكن تمييزها بعدة سمات رئيسية 

 .أنها ليست فطرية، بل تُكتسب بعد الميلاد ويعُاد بناؤها على امتداد الحياة، شأنها شأن اللغة •
 .أنها تمثل نسقاً متكاملاً من المظاهر المتنوعة المترابطة والمتكاملة فيما بينها، وتظل اللغة الأم حجر الأساس لهذا النسق •
 .أنها ملك مشترك لأفراد الجماعة، مما يميزها عن غيرها من الجماعات التي تختلف ثقافتها في مظاهرها وأنظمتها •
 .أنها في جوهرها غير واعية، شأنها شأن اللغة التي تشترك معها في سمات عديدة •

إذ تُضطلع بمهمة محورية هي نقل التراث الثقافي، وهو ما يجعل علاقتها بالثقافة    14أما اللغة الأم، فهي تعُتبر في صميم العملية الثقافية، 
تقوم    علاقة تأثير متبادل وتكامل مستمر، كما أشار إلى ذلك مونود بيكلان. ومن هنا ينُظر إلى الثقافة واللغة معاً باعتبارهما الركيزة التي 

ولا يقُصد باللغة هنا مجرد اللسان المنطوق كالعربية أو الفرنسية أو الصينية، بل يشمل المفهوم أشكال التواصل  15عليها هوية الشعوب.  
 .جميعها: من إيماءات وحركات، إلى قواعد التعامل مع المكان والزمان والمسافات في التفاعل الاجتماعي 

كل  وبهذا المعنى الواسع، تصبح الثقافة المحدّد الأساسي لقواعد التواصل داخل الجماعة. فالتبادل الكلامي والفكري بين الأفراد لا يتم بش
اعتباطي، بل تحكمه معايير ثقافية دقيقة تتداخل فيها عناصر متعددة، منها البعد اللغوي والمكانة الاجتماعية والسياق والموقف. وقد  

تؤديها  طوّر   بمعزوفة  الاجتماعي  التفاعل  عملية  فيها  شبّهوا  الجديد"،  "التواصل  اسم  عليها  أطلقوا  نظرية  الأميركيين  الباحثين  بعض 
"أوركسترا"، حيث يضبط كل فرد أداءه بناءً على ردود فعل الآخرين وما يمتلكه من رصيد ثقافي. ومن ثُّ، يُتوي النظام الثقافي في أي  

رعية تعُلّم الأفراد كيف "يعزفون" ضمن هذه الأوركسترا، سواء عبر تنظيم استعمال المكان والزمان أو عبر قواعد  مجتمع على أنظمة ف
 .نفسه   المشاركة والتبادل مع بقية "العازفين". وتجدر الإشارة إلى أن هذه الأنظمة غير اللفظية في التواصل لا تقل تعقيداً عن النظام اللغوي

 الترجمة في لبنان : نموذجا  عن الترجمة في العال العرب  -7

ذا  بعد أن تناولنا دور اللغة عامةً، واللغة الأم خاصةً، في تشكيل المعرفة وترسيخ الهوية وتحديد الثقافة، نصل إلى المحطة الأخيرة في ه
البحث، حيث نتوقف عند واقع حركة الترجمة في لبنان مطلع القرن الحادي والعشرين. والغاية من هذا العرض هي استخلاص بعض  

 .تسهم في تحديد مستقبل الترجمة في الفضاء العربي  التوصيات التي قد 

 
13 Levi-Strauss, "Introduction à l'oeuvre de M. Mauss », in M. Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris, PUF, 1966. 

حتى إلى حضور ذلك العالم إلى  يرى كلود حجاج في كتابه إنسان الكلامأنّ اللغات لا تقتصر على إعادة تشكيل العالم وفق أنساقها المفهومية الخاصة، بل إنها لا تحتاج . 14

فالكلام، بمجرد أن يصُاغ في كلمات، يزيح الزمان والمكان اللذين يحُال إليهما، ويعُفي الأشياء  . فهي تقوم بتمثيله وإعادة عرضه بصورة فعلية. جانب الخطاب الذي تتناوله

 .من ضرورة التجليّ المادي
فقد خصّ ستالين اللغة وعلم اللسانيات بقدر كبير من الاهتمام، وسار  . ولهذا السبب أولت الأنظمة الاستبدادية عناية بالغة باللغة، وجعلت منها وسيلة لتثبيت أيديولوجيتها. 15

وعلى الصعيد الأدبي، (. 266. كلود حجاج، المصدر نفسه، ص: انظر" )سلطة الكلام"على نهجه القادة السوفيات الذين خلفوه، حتى إن النظام السوفيتي نعُِتَ أحياناً بـ 

 .، حيث يصوّر ببراعة قدرة الخطاب على أن يتحول إلى أداة للهيمنة1984يمكن الرجوع إلى رواية جورج أورويل 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

31 

(. وقد أشرف على  2009–2000ولتحقيق ذلك، نستند إلى دراسة إحصائية أهُزت في بيروت خلال العقد الأول من الألفية الثالثة )
إعدادها عدد من الباحثين، من بينهم زينة الطفيليونهوا سكافي، تحت إشراف كل من الأستاذ الدكتور هيثم قطب، عضو الهيئة الإدارية  

لعرب، والأستاذ الدكتور بسام بركة، الأمين العام للاتحاد. وجاءت هذه الدراسة بتكليف مباشر من الاتحاد، حيث  في اتحاد المترجمين ا
شملت الإحصاءات جميع الإصدارات المترجمة من اللغات الأجنبية إلى العربية التي صدرت عن دور نشر أو مراكز أبِاث أو هيئات تعُنى  

 .وت بالترجمة في العاصمة اللبنانية بير 
 الترجمة في لبنان : وقائع تاريخية   1- 7

،  بعد اتساع الفتوحات الإسلامية وانتشار الدعوة خارج الجزيرة العربية، من الأندلس غرباً إلى تخوم الهند والصين شرقاً، أصبحت العربية 
  لغات لغة القرآن الكريم، منذ القرن الثامن للميلاد، لغة الحكم والإدارة والتواصل اليومي إلى جانب كونها لغة الدين. فقد استبُدلت بها ال 
اولة،  الإدارية السابقة، كال يو نية في بلاد الشام والفهلوية في العراق وفارس، بينما بقيت بعض اللغات المحلية، مثل السريانية، حيّة متد

بميزتين   اتسمت  نشيطة  ترجمة  برزت حركة  بها،  واحتكاكها  اللغات  هذه  مع  العربية  تلاقي  ومن  والشعائري.  الديني  المجال  لاسيما في 
الفلسفية  أساسيت النصوص  من  أنّ كثيراً  والثانية  الناشئة،  الإسلامية  الدولة  الفكري في  النشاط  مظاهر  أبرز  أنّها غدت من  الأولى  ين: 

ية  والعلمية اليو نية نقُلت إلى العربية عبر وسيط سرياني. ومع ذلك، لم تقتصر الترجمة على التراث اليو ني وحده، بل شملت نصوصاً فارس 
كما ساعدت التجارة والتبادل الحضاري على تعزيز هذا التلاقي اللغوي، فنُقلت إلى العربية مؤلفات فكرية وأدبية، بما في    .وهندية أيضاً 

ذلك الحكايات والقصص التراثية الموروثة عن اليو ن والفرس والصينيين والهنود. وقد بدأت ملامح هذه الحركة تظهر بوضوح مع اتخاذ  
 16 .الإدارة خلال العهد الأموي، غير أنّها بلغت أوجها في العصر العباسي  العربية لغة رسمية في

وفي الحقبة العباسية، ازدادت الترجمة زخماً بفعل حاجة المسلمين إلى الاطلاع على علوم الأمم الأخرى وتوسيع معارفهم. ويمكن تمييز  
مرحلتين في هذا المسار: الأولى، من قيام الدولة العباسية حتى عهد المأمون، حيث نشطت ترجمة كتب الطب والهندسة والفلك والعلوم  

غت أوجها في زمن المنصور والرشيد؛ والثانية، تبدأ مع خلافة المأمون الذي أسس "بيت الحكمة" في بغداد، لتصبح الترجمة  الطبيعية، وبل
لكن هذه الحركة خبت في عصور التراجع والانَطاط مع جمود الاجتهاد اللغوي    .مؤسسية ومنظمة، واستمر نشاطها طوال فترة حكمه 

ولم تستعد العربية عافيتها إلا مع بروز عصر النهضة في القرن التاسع عشر الميلادي، حيث شهدت    وانكماش العربية في قوالب مغلقة. 
 نهضة فكرية وثقافية جديدة كان للترجمة فيها دور محوري في تجديد الحياة الثقافية العربية. 

قتها  إنّ التأمل في تاريخ الفكر العربي وتطوّره يكشف أنّ حركة الترجمة شكّلت رافداً أساسياً لمسيرة الحضارة العربية الإسلامية منذ انطلا
في العصر الأموي، مروراً بالعصر العباسي، وصولًا إلى ما عُرف بعصر النهضة. وقد عُدّت النهضة العربية، التي امتدت من القرن التاسع  

عشر إلى بدايات القرن العشرين، مرحلة حاسمة في التفاعل بين العربية واللغات الأجنبية. فقد تجلّى هذا التفاعل في إنشاء المدارس  
 عن  الرسمية والأهلية والإرسالية التي أولت عناية خاصة باللغات الأوروبية، وفي إرسال بعثات علمية إلى الجامعات الغربية المرموقة، فضلاً 

 .ة المؤلفات الفرنسية والإنكليزية إلى العربية وتدريسها داخل المؤسسات التعليميةترجم 

  وقد كان لهذه العوامل مجتمعة أثرٌ بالٍ في دفع الفكر العربي إلى متابعة ما يشهده العالم من تحولات معرفية وتكنولوجية متسارعة، وفي 
تمكينه من الاستفادة من أحدث الإهازات الفكرية والعلمية. كما أنُيطت بِركة الترجمة مسؤولية أساسية في إعادة تشكيل المنظومات  

 
 ابن ويذكر. بالترجمة خصوصًا واهتم العلم طلب إلى اتجه الخلافة، اعتلاء عليه تعذرّ  أن بعد معاوية، بن يزيد بن خالد الأموي الأمير أنّ  التراث كتب  في  الشائع من . 16

 مصر  في المقيمين اليونان فلاسفة من عدداً  استدعى الميل، هذا إشباع وبغية. بالعلوم مشغوفاً ومعرفة،  فضل ذا وكان ،"مروان آل حكيم"بـ لقُبّ خالداً  الفهرستأنّ  في النديم
 التاريخ في لغتين بين للنصوص انتقال أول – يروي  كما – هذا ويعُد. العربية إلى والقبطية اليونانية من المؤلفات من مجموعة بترجمة وكلفهم العربية، يتقنون كانوا ممن

 (.352 ص ، 1997 والنشر، للطباعة المعرفة دار الفهرست، النديم، ابن. )الإسلامي



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

32 

  الثقافية والفكرية في العالم العربي الحديث. وتجدر الإشارة إلى أنّ لبنان، إلى جانب مصر في تلك المرحلة، قد شكّلا مركزين رائدين في 
 .ترسيخ تقاليد الترجمة وإرساء أسس وضع المعاجم العربية والأدلة اللغوية متعددة اللغات 

فارس   أمثال أحمد  إثراء هذا المجال،  الذين كان لهم دور محوري في  إسهامات جملة من الأعلام  السياق إلى  أن نشير في هذا  ويكفي 
لعربية  الشدياق، وإبراهيم اليازجي، وسليمان البستاني، وبطرس البستاني، وغيرهم من الرواد الذين رسّخوا مكانة الترجمة في الحياة الثقافية ا 

 الترجمة في هذه المرحلة ضمن أربعة محاور رئيسة. . ويمكن، في ضوء ذلك، تلخيص أبرز السمات التي ميّزت حركة الحديثة 
أسهمت حركة الترجمة في إتاحة المجال أمام العالم العربي للاطلاع على التيارات الفكرية والفلسفية التي شكّلت مرتكزاً للحياة   •

 الفكرية في الغرب الحديث، كما فتحت الأفق أمام التعرف على الأجناس الأدبية المستحدثة، وفي مقدمتها فن الرواية والمسرح. 
أدّت الترجمة دوراً محورياً في تجديد البنية المعجمية للغة العربية وتوسيع رصيدها الدلالي، إذ استلزمت صياغة مصطلحات جديدة   •

 تتلاءم مع المفاهيم العلمية والفكرية المستحدثة التي لم تكن مألوفة في السياق العربي من قبل. 
دفعت هذه الحركة عدداً من العلماء والأدباء واللغويين إلى التعمق في دراسة اللغة العربية وبنيتها، مستفيدين مما اطلّعوا عليه من   •

 اللغات الأجنبية، بهدف تهيئة لغتهم الأم للتعبير عن الرؤى الفكرية والمعرفية الحديثة. 
كما أفضت الترجمة إلى ظهور مشاريع موسوعية ومعجمية واسعة، سواء لتفسير المفاهيم والعلوم المستجدة )الموسوعات(، أو   •

لتقعيد اللغة العربية وإغناء معاجمها التراثية )المعاجم اللغوية(. وإلى جانب ذلك، نشأت معاجم ثنائية اللغة أعُدّت خصيصاً  
 لنصوص بين العربية واللغات الأجنبية في الاتجاهين. لتيسير عمل المترجمين في نقل ا

 الترجمة في بيروت في العقد الأول من القرن الحادي والعشرين  2- 7

بتكليف فريق بِثي يضم الأمين العام    –كما سبقت الإشارة    –قبل ما يقارب العامين، قامت الهيئة الإدارية في اتحاد المترجمين العرب 
للاتحاد، والأستاذ الدكتور هيثم قطب، والسيدة زينة الطفيلي، والسيدة نهوا سكافي، بمهمة إهاز مسح إحصائي شامل حول حركة الترجمة  

(. وقد تركزت الدراسة على رصد النتاج المترجم الصادر عن  2009-2000ل العقد الأول من القرن الحادي والعشرين )في بيروت خلا
 دور النشر ومراكز الترجمة العاملة في نطاق ما يعُرف ببيروت الكبرى. 

وأظهرت النتائج أنّ الحصيلة النهائية تجاوزت ثلاثة آلاف كتاب مترجم، صادرة عن ما يزيد على ثلاث وثلاثين دار نشرمتخصصة أو  
معنية بهذا المجال. اعتمد الفريق في عمله على إنشاء قاعدة بيا ت محوسبة تضمنت معلومات تفصيلية عن كل كتاب، مثل: اسم المؤلف،  

، سنة الإصدار، عدد الصفحات، الموضوع الرئيس، والتصنيف الموضوعي الدقيق. ولتنظيم هذه البيا ت، جرى اعتماد  المترجم، دار النشر 
 نظام ديوي العشريفي تقسيماته الكبرى العشرة. 

رون،  وقد شملت الدراسة عدداً واسعاً من الدور والمراكز الثقافية النشطة في بيروت، نذكر منها على سبيل المثال: الدار العربية للعلوم  ش
مجد(،  )مكتبة لبنان  شرون، أكاديميا إنتر شيو ل، دار العلم للملايين، دار الهلال والبحار، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع  

ة  دار المجاني، دار عويدات للنشر والطباعة، دار المؤلف، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، المنظم
العربي، مك الثقافي  المركز  الساقي،  للدراسات، دار  الفراشة، مركز باحث  دار  للثقافة والنشر والتوزيع، شركة  المدى  تبة  العربية للترجمة، 

لنشر،  إسطفان، ورشة الموارد العربية، دار الخيال، دار الآداب، المكتبة الشرقية، دار الجيل، دار النهار للنشر، الشبكة العربية للأبِاث وا 
 دار الفكر اللبناني، دار الجديد، دار الحدائق، دار الكتاب اللبناني، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ومؤسسة نوفل. 

قام الفريق المشرف على هذه الدراسة بإنشاء استمارات مفصلة لإدخال البيا ت المتعلقة بكل كتاب تمت ترجمته، بِيث تتضمن هذه  



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

33 

الاستمارة معلومات تخص العمل المترجم إلى العربية من جهة، ومعلومات عن النص الأصلي بلغته الأم من جهة أخرى. وقد جرى تقسيم  
 الاستمارة إلى قسمين أساسيين: 

القسم الأول: خاص بالكتاب المترجم كما صدر بالعربية، وتضمن بيا ت مثل: عنوان الكتاب بالعربية، الموضوع الرئيسي وفرعه، اسم   
سلسلة،  المترجم أو المترجمين، اسم المراجع أو المراجعين، اللغة المنقول عنها، لغة الأصل، دار النشر، مكان وتاريخ النشر، رقم الطبعة أو ال

 (. ISBNالصفحات، والرقم الدولي الموحّد للكتاب )عدد 
القسم الثاني: مخصص للعمل الأصلي بلغته الأولى، واحتوى على معلومات من قبيل: العنوان الأجنبي، اسم المؤلف أو المؤلفين، دار   

 النشر الأجنبية، مكان النشر، سنة الإصدار، السلسلة، بالإضافة إلى الملاحظات الخاصة عند وجودها. 
ولغرض تنظيم هذه المعطيات وتصنيفها، اعتمد الباحثون على نظام ديوي العشري، وهو من أكثر أنظمة التصنيف شيوعاً على مستوى  

دولة، وقد ترُجم إلى أكثر من ثلاثين لغة. يقوم هذا النظام على تقسيم مجالات المعرفة الإنسانية    135العالم، إذ يطبَّق في ما يزيد على  
م كبرى، تتفرع كل منها إلى عشرة شعب، ثُ إلى عشرة فروع أصغر، بِيث يتم التصنيف تبعاً لطبيعة الموضوع ودرجة  إلى عشرة أقسا

 تخصّصه. 
 وفيما يلي، سيتم عرض أبرز النتائج التي خلصت إليها هذه الدراسة. 

 دور النشر : 

 :  تبين الشريُة التالية ترتيباً لدور النشر التي تعُنى بالترجمة وفقاً لعدد الكتب المترجمة التي نشرتها 

 
 (  1الشكل )

 عدد الكتب المترجمة إلى العربية في دور النشر البنانية خلال السنوات التسع
 

مكتبة لبنان  تشير هذه الشريُة  إلى أنّ "الدار العربية للعلوم" تتقدّم دور النشر في مجال ترجمة الكتب إلى العربية، تليها في المرتبة الثانية "
وسبعمائة   شرون"، ثُ تأتي "دار المجاني" في المركز الثالث. ويتراوح مجموع الإصدارات المترجمة لدى هذه الدور الثلاث بين حوالي مئتين  



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

34 

 .كتاب
  أما دور النشر الأخرى الموضحة في الشريُة، مثل "أكاديميا انتر شيو ل ش.م.ل." و"دار العلم للملايين" و"دار الهلال والبحار" و"دار 

ين  بًا بالهادي للطباعة والنشر والتوزيع" و"المدى للثقافة والنشر والتوزيع" و"دار عويدات للنشر والطباعة"، فإن عدد كتبها المترجمة يقع غال
 .مئة ومئتي إصدار 

 .في حين تعرض الشريُة التالية بيا ت تخص بقية الدور، وهي بطبيعة الحال ذات إنتاج أقل بكثير من الدور السابقة 

 
 ( 2الشكل )

 عدد الكتب المترجمة لدى بقية دور النشر ذات الإنتاج المحدود.  

شرين  تُظهر هذه الشريُة  دور النشر التي تساهم في الترجمة إلى العربية، ويتراوح إنتاج كل منها ما بين عشرين كتابًا تقريبًا وحتى مئة وع
مجد"، و"شركة المطبوعات للتوزيع والنشر"، و"دار المؤلف"،    –كتابًا. وهذه الدور هي: "المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع  

لمنظمة العربية للترجمة"، و"شركة دار الفراشة"، و"مركز باحث للدراسات"، و"دار الساقي"، و"دار النهار للنشر"، و"المركز الثقافي  و"ا
 ."العربي"، إضافة إلى "دار الجيل

يثور هنا سؤال جوهري حول أسباب هذا التباين الملحوظ بين دور النشر في حجم إنتاجها من الكتب المترجمة. فمن الواضح أنّ تفسير  
الفارق لا يقتصر على عوامل تقليدية مثل قِدم بعض المؤسسات أو امتلاكها لرأسمال أكبر من غيرها، إذ يظلّ هناك عنصر آخر أكثر  

 .ا إذا كانت الترجمة تشكّل جزءاً أساسياً من استراتيجيتها في النشر أم لا تأثيراً، يتمثل في م

لدار نشر لا   تنُتج عدداً  ومن المهم أيضاً الإشارة إلى أنّ الكمّ لا يعُبّر بالضرورة عن الجودة. فمثلًا، تعُدّ المنظمة العربية للترجمةنموذجاً 
  ضخماً من الكتب مقارنة بغيرها، إلا أنها عُرفت بتقديم إصدارات ذات مستوى رفيع، الأمر الذي جعلها تحصد أهم الجوائز العربية في 
العالمية   العزيز  بن عبد  الملك عبدالله  الشريفين  ب  جائزة خادم الحرمين  الصادرة عنها،  فازت بعض كتبها  فازت، أو  الترجمة. فقد  مجال 

(، كما أحرزت جائزة الملك عبدالله للترجمة  2009و  2007، و لت جائزة الشيخ زايد للكتاب في فرع الترجمةمرتين )2011للترجمةعام  
 .2010، وجائزة ابن خلدون/سنغور للترجمةسنة 2008لإنسانيةعام في العلوم ا



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

35 

 تطور نشر الكتاب المترجم : 

 :  ننتقل هنا إلى تطور نشر الكتب المترجمة في بيروت خلال هذه الفترة، سنة بعد سنة، وهي تظهر على الشكل التالي
 

 
 ( 3الشكل )

 م2009م إلى العام  2000عدد الكتب المترجمة إلى العربية في بيروت من العام    
 

استنادًا إلى ما تعرضه هذه الشريُة، يمكن ملاحظة أنّ حركة الترجمة إلى العربية شهدت خلال العقد الأخير تطوراً ملحوظاً، إذ اتجه  
 . 2009وبدايات عام  2008، ثُ عاد ليتراجع مجددًا خلال عام 2007المنحنى نَو الصعود تدريجيًا حتى بلٍ قمّته في عام 

كانون الثاني، مروراً بما وقع في جامعة    23، شهدت بيروت سلسلة من الأحداث الأمنية المتتالية، بدءاً من أحداث  2007في عام  
بيروت العربية، ثُ اندلاع معارك نهر البارد، ووصولاً إلى موجة الاغتيالات، إضافة إلى استهداف قوات اليونيفيل في الجنوب. ورغم هذا  

لم تتراجع حركة الترجمة إلى العربية، بل على العكس تميز هذا العام بارتفاع ملحوظ في عدد الإصدارات المترجمة. وهنا يبرز    الواقع المتوتر،
؟ أم أن الدعم المالي  2007التساؤل: هل يعود ذلك إلى كون هذه الكتب قد أهُز العمل عليها في سنوات سابقة ولم تصدر إلا في  

هذه الاضطرابات ساهم في تعزيز قطاع النشر؟ أم أن الترجمة بطبيعتها لا تقتصر على بيروت وحدها ولا  الذي حصل عليه لبنان بعد  
ترتبط حصراً بالساحة اللبنانية، بل تستهدف القارئ في العالم العربي بِسره، وهو ما يجعل الكتاب المطبوع في لبنان موجهاً إلى فضاء  

 راً بالظروف الداخلية للبلاد؟ أوسع من جمهوره المحلي، وبالتالي أقل تأث

 

 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

36 

 مواضيع الكتب المترجمة : 

 تبين الشريُة التالية ميادين المعرفة التي تنتمي إليها مواضيع الكتب المترجمة. 

 
 ( 4الشكل )

 عدد الكتب المترجمة إلى العربية بناء على المواضيع

% من إجمالي  30توضّح هذه الشريُةأن الموضوع الأبرز الذي ركّز عليه المترجمون في لبنان هو العلوم التطبيقية، حيث شكّلت ما يقارب  
الترجمات. ويعكس ذلك مدى سعي بيروت إلى مواكبة التطورات العلمية والمعرفية في العصر الحديث. ويأتي الأدب وتقنيات الكتابة في  

كالعلوم    –%. بينما توزعت باقي المجالات  16%. أمّا العلوم الاجتماعية فتحتل المركز الثالث بنسبة  29ية بنسبة تقارب  المرتبة الثان
%  1بنسب تتراوح بين    –الطبيعية، والرياضيات، والفلسفة، وعلم النفس، والتاريخ، والجغرافيا، والديا ت، والمعارف العامة، واللغات  

 %.12و

 خلاصة ونتائج:  -8

العربية في تيسير الوصول إلى   تقييم إسهام الترجمة  بلورة الخلاصات الجوهرية التي يمكن من خلالها  مع ختام هذا البحث، نسعى إلى 
داً عن  المعلومات والمساهمة في بناء المعرفة. كما يهدف هذا التقييم إلى تحديد موقع الترجمة ضمن حدودها الطبيعية وإمكا تها الواقعية، بعي

 الغة أو التقليل من شأنها. المب
 من المعلومة إلى الهوية الثقافية   1- 9

ثقافة  يمكن النظر إلى وعي الواقع وتحويله إلى بنى ذهنية باعتباره عملية متعددة المستويات، تتدرج من المعلومة إلى المعرفة، ومن ثُ إلى ال
 .فالهوية الفردية والجماعية 

ات  المعلومة: في الأزمنة الماضية، كان الحصول على المعلومة امتيازاً بالٍ القيمة، بل شكلاً من أشكال القوة، إذ كان الإنسان يقطع مساف
طويلة، عبر أسفار تمتد لأسابيع أو شهور، سعياً وراء الاطلاع على مخطوطة، أو الحصول على جواب علمي أو فكري. أما في السياق  



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

37 

المعاصر، فقد تبدلت المعادلة مع تطور تقنيات التخزين الرقمي وانتشار الشبكات العالمية وأدوات البحث، فأصبحت المعلومة في متناول  
 .الجميع، وفقد امتلاكها أو حفظها صفة الامتياز أو الانفراد

داول  المعرفة: غير أن المعلومة في حد ذاتها لم تعد كافية، إذ ينبغي أن ترُتّب وتنُسق ضمن نسق فكري أو علمي يُوّلها إلى معرفة قابلة للت
، وتنتج  عوالتراكم. المعرفة بهذا المعنى لا تنحصر في الإدراك الفردي بل تكتسب بعداً جماعياً، كونها تبُنى من خلال التفاعل بين أفراد المجتم

 .مدارس فكرية أو تيارات معرفية متماسكة
تؤثر في  الثقافة والهوية: حينما تنفذ المعرفة إلى وعي الأفراد أو لا وعيهم، وتتشكل في أنماط سلوكهم ورؤيتهم للعالم، تتحول إلى ثقافة حيّة  
لثقافي  العادات والتقاليد وتُسهم في إعادة تشكيلها. أما الهوية، فهي عملية دينامية قوامها التفاعل المستمر بين الذات الفردية والإطار ا

ة  والاجتماعي الذي تنتمي إليه. وهنا تتجلى أهمية الخطاب اللغوي الذي يرسّخ ملامح الهوية ويعيد إنتاجها. ومن هذا المنظور، فإن الترجم 
  لا تقتصر على نقل المعلومة من لغة إلى أخرى، بل تعُنى بترحيل كامل الشحنة الخطابية بما تحمله من دلالات معرفية وثقافية وهووية، 

 .بِيث تحافظ على أبعاد التواصل الأصلية في اللسان الجديد
 في ما وراء الترجمة   2- 9

ة  يمكن مقاربة دور الترجمة في بناء المعرفة والهوية من خلال العودة إلى التجربة التارتية للتراث العربي الإسلامي، حيث شكّلت الترجم 
إحدى الركائز الأساسية التي مهّدت لحركة فكرية واسعة النطاق. ففي العصر العباسي، خصوصاً مع تأسيس بيت الحكمةعلى يد الخليفة  

أنّ  المأمون، ب  الفلسفة والطب والفلك والموسيقى والرياضيات. غير  لغت حركة الترجمة أوجها وأسهمت في إثراء ميادين متعددة، مثل 
القيمة الحقيقية لم تكمن في النصوص المترجمة ذاتها بقدر ما تجسدت في الجهد الفكري الذي بذله كبار الفلاسفة والعلماء العرب في  

 .ها، وإعادة إنتاجها ضمن منظومات فكرية أصيلة، مثلما فعل ابن سينا، والفارابي، والكندي، وابن رشد استيعاب هذه المؤلفات، ونقد
يسُتشهد بتجربة ابن رشد لتوضيح هذا المسار. فقد كان الخليفة الموحدي أبو يعقوب يوسف شغوفاً بالمعرفة، لكنه لم يجد في الترجمات  
الأرسطية ما يشفي فضوله، فنصحه ابن طفيل بالاستعانة بابن رشد. ومنذ ذلك الحين، وجد فيلسوف قرطبة نفسه في موقعي يتيح له  

ليو نية وشرح نصوصها، مع الرد على قراءاتها لدى مفكرين مسلمين بارزين. غير أنّ إهازه لم يتوقف عند حدود  التعمق في الفلسفة ا 
الشرح، بل امتد إلى إعادة صياغة الفكر الأرسطي في ضوء العقل النقدي، والاشتغال في الوقت ذاته على الطب والفلك والرياضيات  

مجرد متلقي للترجمات إلى عقلي منتجي يمارس دوراً تأسيسياً في الفكر العالمي، حتى أصبحت أعماله  وسائر العلوم. وبهذا تحوّل ابن رشد من  
 .مرجعاً رئيساً في الجامعات الأوروبية لقرون طويلة 

 
  يتضح من هذا المثال أن الترجمة، على أهميتها، لا تكتسب قيمتها القصوى إلا حين تُحتضن من قِبَل عقول قادرة على استيعابها وتطويرها، 

 .بِيث تتحول من مجرد نصوص منقولة إلى قاعدة لإنتاج فكر جديد يسهم في صياغة الثقافة والهوية الحضارية
يظُهر هذا المثال المستقى من التراث العربي الإسلامي )كما تكشفه أيضاً إشارات الفكر الأرسطي في شعر المتنبي( أنّ الترجمة ليست  

اغة  غاية قائمة بذاتها، بل حلقة ضمن سلسلة متكاملة تبدأ باكتساب المعرفة وتنتهي بتجذير الهوية الثقافية، مروراً بمرحلة بناء الفكر وصي
 :ة الحضارية. ومن أبرز ما يمكن استنتاجه من هذا النموذج ما يلي الرؤي 

الترجمة ليست وحدها العامل الحاسمفي تطوير الفكر أو تشكيل الهوية؛ إنما هي أداة أساسية تُمهِّد لانطلاق عملية أوسع تشمل   •
 .البحث والنقد والتفسير ضمن سياق ثقافي وفكري حي. فهي تفتح الباب لكنها لا تقُيم البناء بمفردها 

المجتمع المتلقي هو الفاعل الحقيقي؛ إذ لا يكفي أن تصل النصوص المترجمة إلى أفراده، بل ينبغي أن يتفاعلوا معها مدّية،   •
يتلاءم مع   بما  الفكرية وتعُاد صياغتها  منظوماتهم  لتندمج في  النقد والتحليل،  عليها عمليات  فيستوعبوا مضامينها ويمارسوا 

 .حاجاتهم ورؤاهم الثقافية 



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

38 

الترجمة الفاعلة تتطلب جهداً تفسيرياً ونقديًايجعلها جزءاً عضوياً من النسيج الثقافي والاجتماعي. فالنصوص المترجمة لا تثُمر   •
 .إلا عندما يعُاد إنتاجها فكرياً داخل إطار الهوية المحلية والوعي الجماعي

للسلطة السياسية دور محوري في تفعيل ما بعد الترجمة؛ إذ إن تجربة ابن رشد تثُبت أن دعم الخليفة أبي يعقوب يوسف كان   •
عاملاً أساسياً في تفرغه للشرح والبحث، مما أتاح له أن تلّف أثراً علمياً وفلسفياً بالٍ العمق. في المقابل، تُظهر الإحصاءات  

ة شبه التام عن دعم حركة الترجمة، بينما هد في دول عربية أخرى مبادرات مختلفة: من تأسيس  الخاصة بلبنان غياب الدول
مؤسسات رسمية )كما في سوريا(، إلى إنشاء مراكز متخصصة )كما في مصر وتونس(، أو رصد ميزانيات وجوائز كبرى لدعم  

 .الترجمة والمترجمين )كما في السعودية وقطر والكويت والإمارات( 

بهذا يتضح أن الترجمة، لكي تكون قوة فاعلة في بناء المعرفة والهوية، تحتاج إلى منظومة متكاملة تشمل المترجم، والباحث، والمجتمع،  
 .والسلطة، في تفاعل جدلي يُُوّل النصوص الوافدة إلى رافعة للثقافة المحلية 

  



 

 

ISSN: p-3006-1709 – e-3006-1717 

Vol. 03, Issue: 02.                      July-December 2025                    Published on: 22-12-2025 

39 

 المراجع   -9
Arabic Reference: 

1. Bārī, Brāyān. al-Thaqāfa wa-l-musāwāh: naqd musāwātī li-l-taʿaddudiyya al-thaqāfiyya. Tarjamat 

Kamāl Miṣrī. al-Kuwayt, Silsilat ʿĀlam al-Maʿrifa, 382–383 (al-Kuwayt: Nūfambar wa-Dīsambar 

2011). 

2. Barka, Bassām. “al-Ishāra: al-judhūr al-falsafiyya wa-l-naẓariyya al-lisāniyya.” al-Fikr al-ʿArabī 

al-Muʿāṣir, no. 30/31 (Ṣayf 1984). 

3. Barka, Bassām. “al-Ḥadath al-ijtimāʿī wa-dhākirat al-shuʿūb.” al-Fikr al-ʿArabī, no. 80 (1995): 61–

79. 

4. Lūsirkil, Jān Jāk. ʿUnf al-lugha. Tarjamat Muḥammad Badawī; murājaʿat Saʿd Maṣlūḥ (Bayrūt: al-

Munẓama al-ʿArabiyya li-l-Tarjama wa-l-Maʿhad al-ʿĀlī al-ʿArabī li-l-Tarjama, 2005). 

5. Kūsh, Dīnīs. Mafhūm al-thaqāfa fī al-ʿulūm al-ijtimāʿiyya. Tarjamat Munīr al-Saʿīdānī (Bayrūt: al-

Munẓama al-ʿArabiyya li-l-Tarjama, 2007). 

6. Barka, Fāṭima al-Ṭabbāl. al-Naẓariyya al-alsuniyya ʿinda Rūmān Jākūbson (Bayrūt: al-Muʾassasa 

al-Jāmiʿiyya li-l-Dirāsāt wa-l-Nashr, 1993). 

7. Ḥajjāj, Klūd. Insān al-kalām. Tarjamat Riḍwān Ẓāẓā; murājaʿat Miṣbāḥ al-Ṣamad wa-Bassām 

Barka (Bayrūt: al-Munẓama al-ʿArabiyya li-l-Tarjama, 2003). 

8. Līfī Sturūs, Klūd. Maqālāt fī al-ināsa. Tarjamat Ḥasan Qubaysī (Bayrūt: Dār al-Tanwīr, 1983). 

9. Kalfī, Lūīs Jān. Ḥarb al-lughāt wa-l-siyāsāt al-lughawiyya. Tarjamat Ḥasan Ḥamza (Bayrūt: al-

Munẓama al-ʿArabiyya li-l-Tarjama, 2008). 

10. Ghūshī, Mārsīl. al-Dīn fī al-dīmūqrāṭiyya. Tarjamat Shafīq Muḥsin; murājaʿat Bassām Barka 

(Bayrūt: al-Munẓama al-ʿArabiyya li-l-Tarjama, 2007). 

11. Mīqātī, Muḥammad Bāsim; Maʿṣarānī, Muḥammad Zahrī; wa-l-Dandashī, ʿAbd Allāh Aḥmad. al-

Quṭūf min lughat al-Qurʾān: muʿjam alfāẓ wa-tarākīb lughawiyya min al-Qurʾān al-karīm. Taṣdīr 

Ḥusayn Naṣṣār wa-taqdīm Bassām Barka (Bayrūt: Maktabat Lubnān Nāshirūn, 2007). 

12. ʿArrār, Mahdī Asʿad. Mubāḥathāt lisāniyya fī ẓawāhir Qurʾāniyya (Bayrūt: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyya, 2008). 

Foreign References: 

13. Auroux S. et autres, Philosophie du langage, Paris, PUF, 2004. 

14. Chomsky N., Structures syntaxiques, trad. franç. de Braudeau, Paris, Éditions du Seuil, 1969. 

15. Collectif, Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Paris, 1755. 

16. Jakobson R., Essais de linguistique générale, Paris, Les Éditions de Minuit,1963. 

17. Lamy, La rhétorique ou l’art de parler, éd. de 1699 

18. Levi-Strauss C., "Introduction à l'œuvre de M. Mauss », in M. Mauss, Sociologie et anthropologie, 

Paris, PUF, 1966. 

19. Levi-Strauss C., Anthropologie structurale, Paris, Plon, 1958 

20. Mucchielli, Alex, L’Identité, Paris, PUF, « Que Sais-Je ? », 1986. 

21. Perrineau Pascal. Sur la notion de culture en anthropologie. In: Revue française de science 

politique, 25e année, n°5, 1975. 

22. Schaff A., Langage et Connaissance, Paris, Anthropos, Points, 1969. 

23. Vygotsky L. S., Thought and Language, translated and edited by A. Kozulin, Cambridge (Mass.), 

The MIT Press, 1986. 

 


